# Библейское Знамя



«Пошли свет Твой и истину Твою; да ведут они меня ...» Псалом 42:3.

> «ПОДНИМИТЕ ЗНАМЯ ДЛЯ НАРОДОВ!» — Ис. 62:10 —

### Содержание номера:

Левиз на 2008 год

| Возвращение нашего Господа37 |
|------------------------------|
| Малые начала43               |
| Шестой день, или Єпоха 47    |

# ТЕКСТ ДЕВИЗА НА 2008 ГОД

«Очистите себя, носящие сосуды ГОСПОДНИ»

- Исаии 52:11 -

СУДЫ Бога Иеговы в Скинии, а также в Храме, были связаны со священными служениями – во Дворе, в Святая и в Святая Святых. Они находились возле крючков, кадильниц, сковородок, щипцов, чаш и мисок – различных ценных принадлежностей и емкостей. Те, которые использовались в Святая и Святая Святых, были выполнены из золота, а те, которые использовались во Дворе, были сделаны из меди, а их классификация имеет важное значение.

Только тот, кто был посвящен, имел право пользоваться этими принадлежностями. Священники пользовались сосудами в Святая и Святая Святых в определенных частях этой службы, а Левиты выполняли менее важные услуги и приносили покрытые принадлежности. Поэтому

Священтолько ники и Левиты служили при этих принадлежностях. От них требоваочищение себя перед тем, как начать службу, потому они должны были омываться. От каждого, кто носил эти принадлежности, требовалось, чтобы очистился, омылся

Строительство Скинии Исх. 25-27
Чтобы углубить свое знание, смотри: «Скиния Собрания на Пустыне»

от греха, не буквально, но символически.

В антитипе наш Господь является великим Первосвященником. Его верные последователи стремились к наивысшей награде «высокого призвания», небесной, Божественной природе, предложенной во время Евангельского Века, начиная от Пятидесятницы и до конца Жатвы; конец этого призвания был определен наступлением великой скорби, когда Божий народ был «освобожден» (Дан. 12:1).

Антитипическое значение напоминания Пророка из нашего стиха такое же, как и в образе. Бог

требовал, чтобы каждый человек и каждая вещь были чистыми. Поэтому Божий народ должен быть чист, должен иметь чистое сердце при распространении Слова Истины. В настоящее время мы не обладаем совершенной человеческой природой, но у нас есть оправдание верой, верой в Иисуса как нашего Спасителя (Ин. 3:16). Церковь получила совершенство во время ее пробуждения к Божественной природе; реституционисты же в Тысячелетнем Веке получат человеческое совершенство, когда в великом пробуждении восстанут из могил и сделают шаги на «святом пути» к вечной жизни (Деян. 3:19-21; Ис. 35:8).

Кроме того, как от Священников и Левитов требуется, чтобы они сохранили в чистоте свои одежды, так и христиане получают наставления

избавляться от всякой нечистоты тела, всяческого плохого поведения и духовной деградации характера, чтобы мы сохранили в чистоте нашу совесть. Сказано, что Господний народ будет чист и без порока (Еф. 5:26,27). Более того, когда спрашиваем, как это

возможно, Священное Писание дает нам указания, как это сделать. Мы были очищены от грехов прошлого, когда приняли Иисуса как нашего Спасителя, и посвятили все, что у нас есть, на служение Богу (Рим. 12:1). Это также означает заверение с Божьей стороны в постоянном очищении нас от всяких грехов, которые унаследованы нами от отца Адама. От грехов, которые возникают из слабости, из падения во время искушения, а также от тех, которые возникают из непреднамеренных ошибок. Но в этом заверении ничто не свидетельствует об очищении от добровольного греха.

#### ЧИСТОТА СЕРДЦА КАК ОСНОВА

Те, которые были Новыми Творениями в Христианском Веке, не могли позволить себе совершить добровольный грех и оставаться Новыми Творениями, поскольку Новое Творение - это соответствие разума Христова, который свят. Если бы проявились какие-либо слабости и несовершенства, они были бы связаны с плотью и все были бы прикрыты Одеждой Христовой Праведности. Они могли приближаться к Престолу Небесной Благодати и получать необходимую благодать при каждой необходимости.

Контекст указывает на то, что наш стих имеет применение к христианам, занимающимся своим спасением во время земного странствия. Поэтому он был актуален во времена нашего Господа. Господь был свят, невинен, непорочен, поскольку был совершенным и верным. Этот стих был актуален и во времена Апостолов. Все они должны были быть очищены, чтобы быть верными, а тем самым, чтобы могли быть приняты Богом. Единственным, кто оказался нечист, был Иуда, которого постигло уничтожение. Мы верим, что он пошел на вторую смерть, поскольку пренебрег воспользоваться возможностью, данной ему для очищения.

Как было возможно падение Иуды, так возможно и для каждого человека, находящегося в любом призвании, прошлом или настоящем, небесном или земном, что он не выполнит требования и упадет - в большей или меньшей степени. Как Иуда был отстранен от Божьего служения по причине нечистоты сердца, любви к деньгам и т.п., так и мы можем быть уверены, что все, имеющие нечистое сердце, будут отстранены от служения Богу. Как никто не мог бы быть призван к этому служению, не имея чистого сердца, так каждый, кто станет нечист, будет отвергнут как недостойный.

Это показано на примере падения Анания и Сапфиры, которые были лишены принадлежности к Церкви по причине своей любви к деньгам и попытки обмана (Деян. 5:1-11). Мы помним случай волхва Симона и других упомянутых в Новом Завете (Деян. 8:9-24). Как говорит Священное Писание, некоторые люди были высоко ценимы в обществе, но не были признаны Богом. Обратное, правда, также возможно, поскольку читаем, что «Мир потому не знает нас, что не познал Его» (1Ин. 3:1).

Анания

#### ВРАГИ СПРАВЕДЛИВОСТИ В НАСТОЯЩЕЕ ВРЕМЯ

Становится все больше людей, которые думают о себе, как о слугах Бога, и другие считают их таковыми, хотя они не признают Его Слово. В общедоступной прессе можно прочитать о том, что некоторые называют себя слугами Бога, но Библия говорит о них, что они являются слугами противника (2 Кор. 11:13-15; Откр. 2:2; 3:9). Некоторые из них говорят, что Иисус и Апо-

> столы не были реальными людьми, и что они никогда не существовали; но они считаются христианами, хранящими

веру. Таких воображаемых посланников Бога мы спрашиваем может ли кто верить в кого-то, кто вообще не существует? Некоторые из них признают, что вообще не верят ни в какого Бога. Некоторые из них говорят, что Бог это просто бог-природа, в то время, как другие говорят, что верят в Бога, но не верят в Священное Писание. Они однозначно являются примером тех, кто был представлен Иисусом как «слепые вожди слепых» (Мат. 15:14).

Мы не можем предполагать, что такие люди являются носителями Истины - сосудами Господа в каком-либо смысле этого слова. По всей вероятности, они никогда не служили ни Богу, ни Его народу. Возможно также, что они совершали это служение

> только временно, а потом попали в заблуждение, полностью оставили состояние Божьей любви, становясь врагами кре-

ста Христова (Фил. 3:18). Апостол говорит о них как удерживающих (греческое катехо) истину неправдою. В этом стихе слово удерживать не используется в смысле соблюдения Истины, но в смысле ее подавления (Рим. 1:18, в англ., в русском подавляющих – зам. перев.).

В другом Послании Апостол говорит о тех, кто проповедует Христа по соперничеству (Фил. 1:15, 16); но он ни в коей мере не обращается здесь к тем, кто проповедует пророчества Истины в служении Господу и

Его народу. Он говорит о тех, которые не знали Христа, но, несмотря на это, обратили внимание на тот факт, что есть Христос; что они слышали такие слова, - что есть какой-то Христос, - как и сегодня некоторые обращают большее или меньшее внимание на определенные аспекты светской Истины. Мы не считаем, что такие люди соблюдают религиозные аспекты Библии, но что, скорее всего, являются ее оппонентами.

Фрагмент, из которого взят наш стих, указывает на то, что те, кто проповедует Евангелие, должны иметь особую силу и влияние в настоящее время. Это очевидно из слов: «Как прекрасны на горах ноги благовестника, возвещающего мир, благовествующего радость, проповедующего спасение, говорящего Сиону: "воцарился Бог твой!"» (Ис. 52:7). Эти слова имеют отношение к настоящему времени как никогда раньше; поскольку время правления Царства вот-вот наступит; приблизилось время этого Божественного Послания. Мы верим, что Царство Божье уже в процессе установления, и что сбор святых уже завершен. Об укомплектовании этого класса свидетельствовало собрание «дев, подруг ее» - великого множества, которые вошли на свадебный пир (Пс. 44:15; Откр. 7:9-17). Далее, в надлежащее время, Бог утвердит земную часть Царства.

Контекст также показывает, что близко время, когда это Послание будет проповедано всему творению. Мы верим, что это начинает исполняться уже сейчас. Многие понимают послание Реституции и славный результат Божественного Плана. Поэтому все, кто занят в проповедовании этого Послания, призываются к очищению.

# ЛЮДИ С ЧИСТЫМИ СЕРДЦАМИ – МИШЕНЬ ДЛЯ ПРОТИВНИКА

Священное Писание говорит о том, что в мире действуют враждебные влияния, направленные на осквернение Божьего народа. Очевидно, мы можем сказать, что по причине слабости нашей плоти все имеют достаточное количество искушений к осквернению. Но Священное Писание говорит нам, что это не все, с чем нам предстоит бороться. Есть падшие ангелы, демоны, которые действуют посредством оккультных влияний, таких, как Гарри Потер, Шепчущий Дух и т.п., и они направлены на осквернение, особенно христиан. Их цель – любыми способами раздавить всех и каждого.

Чем кто-то чище, тем больший противник будет пытаться выбрать его как цель своего нападения. Поэтому все, кто поднимает знамена Господа и Истины, являются особенными мишенями для огненных стрел лукавого. Поэтому мы должны бороться с миром, плотью и противником. Те, кто имеет доброе состояние сердца, кто имеет чистое сердце, ревностны как дети Господа, они будут бодрствовать, чтобы сохранить свое поведение в гармонии со справедливостью. Если не будут бодрствовать, то обязательно будут обмануты и осквернены. Сатана особенно будет пытаться задеть их; а мы знаем, что, где бы он ни коснулся, там появляется скверна. К кому прикоснется лукавый, тот ощутит определенный вред. Но прежде, чем он коснется кого-то, в нем должна быть какая-то вина.

Существует мнение, что в такой степени, в какой кто-то осквернен, нечист, в такой же пропорции он не подходит для вверения ему Госпо-

дом Истин, которые находятся в Библии. Правдоподобно, что все из Божьего народа из опыта могут сказать, что знают, что это значит. Нет сомнения, это опыт всего Господнего народа, что пропорционально чистоте их сердец чисто их духовное зрение. И наоборот, пропорционально тому, насколько они отступают от чистоты мысли и дела, они имеют все меньше возможностей служения – несения утешающих учений Божьего Слова.

BS '08, № 844, 2-4; SB '08, № 221, 2-4





# ВОЗВРАЩЕНИЕ НАШЕГО ГОСПОДА

МНОГИЕ ЧИТАТЕЛИ «Библейского Знамени» знают, что Уильям Миллер и начатое им христианское движение вызвало публичный интерес более 150 лет тому назад. Хотя он не понимал многих аспектов Истины на-

столько ясно, как мы понимаем ее сегодня, однако мы верим, что он был одним из членов семи звезд из Откр. 1:16, 20, которые держал Иисус в правой руке. Он получил особую поддержку от нашего Господа в своих поисках Истины, относящихся к пророческому времени и возвращению нашего Господа. Он был поставлен как избранный Господом, чтобы нести свет поступающей Истины, которая была своевременной Церкви в его дни. Несмотря на то, что мы не являемся ни Адвентистами Седьмого Дня, ни Вторыми Адвентистами, од-

нако мы являемся Адвентистами, которые верят в возвращение нашего Господа в Его втором присутствии. Мы считаем, что Уильям Миллер был первым реформатором в истории христианской Церкви, который понял, (1) как Библия использует пророческое время, (2) как определить время определенного пророческого события в Библии; а также совершил в некотором смысле успешную попытку определить дату второго пришествия Христа. (3) Представил правильное понимание тысячелетнего правления святых с Христом. Серьезный акцент, который он сделал на второе присутствие Христа, привлек много людей в его движение.

#### воин

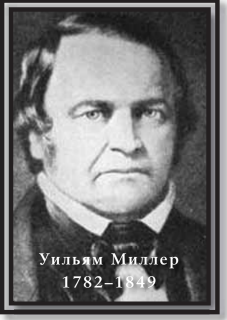
Уильям Миллер родился в Питтсфилд, в штате Массачусетс, 15 февраля 1782 года; вскоре после этого его родители переехали в

Лоу Хемптон, штат Нью-Йорк, где он воспитывался в атмосфере религиозного мещанства. Обладал ненасытным стремлением к знанию и, невзирая на трудности и мизерные средства, изучал литературу, обычно пользуясь книгами,

которые одалживал у соседей, часто читая ночью у камина, при свете лучины. Когда ему было примерно 20 лет, он попал под влияние деистов и после пересмотра определенных философских и скептических книг и трудов, наконец, стал решительным скептиком. В 1803 году женился на Люси П. Смит и переехал в Полтни, в штат Вермонт. В 1810 году был назначен поручиком полиции в Вермонт. Принимал участие в войне 1812 года, а в 1814 дослужился до ранга капитана в Армии Соединенных Штатов. После войны вместе со своей небольшой семьей снова посе-

лился в Лоу Хемптон.

Жизнь Миллера не должна была стать всего лишь жизнью спокойного фермера. Неспокойные ноты отзывались в его душе. Хотя он наполнил свой разум скептицизмом и многие вещи наблюдал в неправильном свете, однако и дальше обладал искренним сердцем и желанием чего-то, чего он не мог понять. Его внутренняя борьба с широко распространенными взглядами, поддерживаемыми союзом церкви и государства, проявлялась в утверждении: «Уничтожение было холодной и волнительной мыслью, а ответственность — определенным уничтожением для всех. Небеса были как медь над моей головой, а земля как железо под моими ногами. ВЕЧНОСТЬ! Чем она была? А смерть — зачем существовала? Чем больше я понимал, тем дальше был от ответа. Чем больше



я думал, тем более рассеянными были мои выводы. Я пытался перестать мыслить, но мои мысли не дали овладеть собой. Я чувствовал себя ужасно, но не понимал причины. Я роптал и жаловался, но не знал, на кого. Я чувствовал, что что-то неправильно, но не знал, как или где найти то, что правильно. Я погрузился в уныние, но без надежды».

#### ОБРЕТЕНИЕ СПАСИТЕЛЯ

«Наконец, — пишет Миллер, — когда я был почти доведен до отчаяния, Бог через Своего Святого Духа отрыл мои глаза. Я увидел Иисуса как мою единственную помощь, а Божье Слово — как совершенный закон необходимости... Но возник вопрос, как можно доказать, что такое Существо на самом деле существует». Уильям Миллер не был человеком, который руководствовался эмоциями, а его скептицизм только усиливал жажду доводов. Он приходит к правильному выводу: «Я убедился, что, кроме Библии, нигде нельзя найти доказательства существования такого Спасителя, ни Его будущего состояния. Я чувствовал, что вера в такого Спасителя без доказательств была бы крайним визионерством. Я увидел, что Библия на самом деле указывает на образ такого Спасителя, в котором я нуждался, и я был смущен тем, каким образом невдохновленная книга может развивать основы, настолько совершенно приспособленные для нужд падшего мира. Я вынужден был признать, что Писания — это откровение от Бога. Они стали моей радостью, а во Христе я обрел для себя друга».

#### СКРУПУЛЕЗНОЕ ИССЛЕДОВАНИЕ

Информация об обращении Миллера вызвала реакцию со стороны его друзей-скептиков. Один из них напомнил ему его прежние деистические взгляды об отсутствии логики, противоречиях и мистицизме, которые, он утверждал, находятся в Библии. Миллер говорит: «Я ответил, что если Библия является Божьим Словом, то все, что в ней содержится, можно понять, а все ее части гармоничны; я также сказал ему — дай мне время. Если я не смогу согласовать все, что кажется противоречивым, я останусь деистом». Далее добавляет: «Потом я обратился к молитве и чтению Слова. Я сделал постановление лишиться всех моих предубеждений, чтобы как можно глубже сравнивать один стих Священного Писания с другим и продолжать его исследование регулярно и систематично. Я начал с Книги Бытия и читал стих за стихом. В своем исследовании я продвигался дальше только после того, как прочитанное становилось настолько ясным,

что не оставляло никаких сомнений. Если вдруг я встречал что-либо непонятное, то, по своему обыкновению, сравнивал отрывок со всеми параллельными местами; при помощи симфонии Крудена я штудировал все тексты Писания, в которых встречалось любое из слов, содержащихся в любом непонятном мне отрывке. Тогда, позволив, чтобы каждое слово бросило правильный свет на тему данного стиха, если мой взгляд на него был согласен с каждым параллельным стихом в Библии, он уже не был труден».

#### ИССЛЕДУЯ ПРОРОЧЕСТВА

На два года Миллер сконцентрировал свои исследования на сравнении библейских стихов друг с другом, а также на сравнении пророчеств с историей. Он заметил, что библейские пророчества, относящиеся к первому пришествию Христа, исполнились буквально, несмотря на то, что были записаны символическим языком. Путем аналогии он пришел к выводу, что подобные пророчества, относящиеся ко второму пришествию Христа, также исполнятся в его буквальном пришествии. Он говорит: «Обнаружение того, что все признаки времен и настоящее положение мира отвечают описаниям последних дней, привело меня к убеждению, что этот мир приближается к концу назначенного времени его существования». Размышляя над этим аргументом, я не мог прийти ни к какому другому выводу». Уильям Миллер считал, что очищение святилища, упомянутое в Дан. 8:14, будет включать в себя очищение земли огнем, и что 2300 лет («дни» в символических пророчествах обозначают годы) завершится примерно в 1843 году. Он утверждал: «Таким образом, в 1818 году, под конец моего двухлетнего исследования Библии, я пришел к серьезному выводу, что примерно через 25 лет с того момента все, что связано с настоящим порядком, придет к своему концу. Я не должен говорить о радости, которая наполняет мое сердце по причине этой прекрасной перспективы, ни о пылком стремлении моей души, чтобы участвовать в радостях искупленных. Библия стала теперь для меня новой книгой». Но брат Миллер не старался публиковать свои открытия и не искал сторонников. Он боялся, чтобы другие не приняли его понимания без достаточного исследования Священного Писания как подтверждения его истинности. Миллер заявляет: «Итак, я боялся представить это учение, чтобы кто-то не признал, что я заблуждаюсь, и чтобы не быть поводом введения кого-то в заблуждение». Он провел последующие пять лет в исследованиях, после которых заявил: «Я был вполне убежден в отношении выводов, которые семь лет назад начали с такой силой навязываться моему уму, а обязанность представления другим доказательств близкого пришествия — которой мне удавалось избежать, пока я мог бы находить хотя бы тень сомнения относительно его истинности — снова предстала передо мной с большой силой».

# ЗНАНИЕ ПРИНОСИТ ОТВЕТСТВЕННОСТЬ

Тогда Миллер начал открыто представлять свои открытия «соседям, духовным и прочим». Но, к своему удивлению, он заметил, что «очень немногие слушали с какой-либо заинтересованностью». На протяжении шести последующих лет он посвятил время подробному исследованию, с растущим убеждением, что на нем лежало «исполнение личной ответственности в этом деле». Он говорит: «Я пытался объясниться перед Господом в том, что я не выступаю и не распространяю этого для мира. Я говорил Господу, что не привык к публичным речам, что не владею необходимыми способностями, чтобы привлечь внимание слушателей, что я очень несмелый и боюсь выступить перед миром». До 1829 года Миллер полностью обработал свою систему пророческой хронологии и доктрины, доказал ее истинность ради собственного удовлетворения и разговаривал о ней с другими, хотя еще не публично.

#### ПУБЛИЧНОЕ СЛУЖЕНИЕ МИЛЛЕРА

Летом 1831 года Миллера охватило неожиданное и более глубокое, чем когда-либо, убеждение, что он должен возвестить миру о своих открытиях, а его страх и сопротивления казались уже не столь серьезными, как обычно. Он описывает свои переживания так: «Мои терзания стали настолько велики, что я вступил в торжественный союз с Господом, что если Он откроет мне путь, то я пойду и исполню мою обязанность в отношении мира. Казалось, ко мне звучал вопрос: "что ты понимаешь под открытием пути?" Ну что ж, если бы я получил приглашение где-то публично говорить, то я пойду и расскажу им о том, что я нашел в Библии о пришествии Господа. Весь груз тут же упал с моего сердца, и я радовался тому, что, по всей вероятности, меня нигде не пригласят на проповедь, потому что никогда раньше я не получал такого приглашения. Мои исследования не были известны, и я не надеялся, что буду приглашен на какое-либо поле деятельности».

Было субботнее утро. Вскоре в кабинет Миллера вошел молодой человек из близлежащего

городка Дрезден и сообщил ему, что завтра в церкви в Дрездене не будет обычной проповеди, и что люди хотят, чтобы Миллер прибыл и рассказал о втором пришествии Христа. Миллер был подавлен. Он говорит: «Я был зол на себя, что заключил этот завет; я взбунтовался против Господа и решил, что не пойду». Миллер вышел из комнаты и, пройдя через весь дом, вышел через заднюю дверь — в этот раз не в сарай и не на поле, но к ближайшей роще, где мог помолиться. Это был большой переломный момент в его жизни. В его теле вели борьбу два духа, один против другого. Дух Господа победил. Человек с характером Миллера, несмотря на глубокий внутренний конфликт и связанные с ним большие волнения, мог найти только один ответ. Он, конечно, не мог заключить завет с Богом, а потом отречься от него! Он верой принял Господнее обетование, говорящее о том, что Господь встал возле него, и даст ему слова, которые он будет говорить. Миллер вошел в эту рощу фермером, а оставил ее проповедником. На следующее утро он обратился к переполненному залу внимательно слушающих его людей, и из личного опыта он рассказывает: «Как только я начал говорить, вся моя несмелость и смущение исчезли, потому что я был только под впечатлением величия темы, которую благодаря Божественному провидению я мог представить». Речь Миллера была хорошо воспринята, и его попросили, чтобы он остался и говорил проповеди всю неделю. Люди собирались из близлежащих городов, и произошло настоящее оживление. А это было лишь начало. Приглашения приходили из разных сторон, и Миллер проповедовал все большему количеству общественности. Но он сохранил настоящее смирение и честь для Бога с чувством собственной неспособности и неограниченных возможностей Бога. Однажды, после того, как получил письмо с надписью «Достопочтенному Уильяму Миллеру», он ответил: «Я бы хотел, чтобы ты заглянул в свою Библию и проверил, найдешь ли там слово «достопочтенный», использованное в отношении к грешному смертному, такому как я, и поступал в соответствии с этим». Вскоре тысячи толпились, чтобы слушать его проповеди, а среди них многие духовные из разных деноминаций, таких как баптисты, методисты, конгрегационисты, пресвитериане и универсалисты. Хотя некоторые сопротивлялись, многие внимательно слушали и выражали большую заинтересованность, о которой Миллер сказал: «Я могу объяснить только предположением, что Бог помогает старому человеку, слабому, недостойному, несовершенному и необразованному, чтобы посрамить мудрых и сильных ... это заставляет меня чувствовать себя червем, бедным, слабым созданием, потому что только Бог мог оказать такой эффект на такие массы.

#### НАСТУПАЕТ РАЗОЧАРОВАНИЕ

Послание второго пришествия все больше находило путь к человеческим сердцам, и когда духовные из разных деноминаций начали проповедовать, люди стали толпиться в еще больших количествах и в более широких кругах. Очевидно, пропорционально к этому увеличивались насмешки и преследования. Миллер был честным и искренним в своих убеждениях, и Господь обильно благословил свой народ, приводя брата Миллера к пониманию важности

пророчеств времени, хотя он ошибся, ожидая видимого возвращения Господа во плоти, сначала в 1843, а потом, когда это не сбылось, 22 октября 1844 года. Определенные им хронологические периоды были, в общем, правильны, хотя Миллер неправильно применил некоторые их элементы. Прежде всего, 1335 дней из Даниила 12:12 он начал считать на тридцать лет раньше, чем следовало. Тем не менее, после большого разочарования 1844 года этот верный Божий муж среди публичных насмешек и пресле-

дований напоминал братьям, чтобы они «твердо стояли». Он сказал: «Я исчислил все время, как мог. Теперь остается ожидать и бодрствовать, пока Бог не проявит желание ответить на десять тысяч молитв, которые каждый день и каждую ночь возносятся к его святой вершине: "Приди, Господь Иисус, приди вскоре!"»

#### ВЕРЕН ДО КОНЦА

В письме к Джошуа Гимесу (способнейшему личному помощнику Миллера) брат Миллер на-

писал: «Хотя я дважды пережил разочарование, тем не менее, я не подавлен и не разочарован. Бог со мною посредством Своего духа, и утешает меня. У меня теперь намного больше доказательств, что я верю в Божье Слово, и пусть я окружен врагами и насмешниками, в уме у меня совершенное спокойствие, и моя надежда на пришествие Христа сильна, как никогда раньше. Я сделал только то, что после многих лет трезвых размышлений считал своей святой обязанностью. Если ошибся, то по причине бескорыстной любви, любви к моим ближним, а также из убеждения о моей обязанности в отношении к Богу».

Брат Миллер умер 20 декабря 1849 года. Джошуа Гимес был у его кровати, утешая его

> словами, которых заслужил этот победоносный воин Иисуса Христа. Его тело было похоронено сначала небольшом кладбище неподалеку от его старого дома. На верхней части надгробного камня были написаны слова: «В назначенное время наступит конец». А под его фамилией были выгравированы также соответствующие слова из Даниила 12:13: «Но ты, Даниил, иди своим путем, до самого конца; и отдохнешь, и встанешь для своего наследия конпе дней» (KJV).



Всеобщее Представление о Возвращении Нашего Господа

#### НЕСООТВЕТСТВУЮЩЕЕ ВРЕМЯ

Несмотря на то, что брат Миллер не сделал правильного подсчета библейских пророчеств, особенно дат, которые связаны с возвращением нашего Господа, важно указать читателю на определенные ошибки в его мышлении, которые сделали невозможной реализацию его ожиданий. Кроме того, прежде чем мы обратимся к подробностям, есть одна причина этих ошибок. Это не было определенное Богом время для по-

знания этих истин. Специфично то, что пророчество о 1290 символических днях (Дан. 12:11) указывало на начало его христианского движения и на разочарование, которое наступило в результате его ошибочных подсчетов. Кажется, что Господь так хотел, чтобы эти испытания веры пришли на 50 000 его сторонников, чтобы испытать руду их характеров. Пророк Малахия описывает это состояние: «И кто выдержит день пришествия его, и кто устоит при появлении его? Ибо он — как огонь очищающий и как

щелок стирающий. И будет сидеть, [как] плавильщик [как] очищающий серебро... и очистит их, как золото и как серебро, и будут они для Господа приносящими дар в праведности» (Мал. 3:1-3, перевод Танах зам. перев.). Поэтому ни брат Миллер, ни все остальные, независимо от того, насколько благочестивыми или верными они могли бы быть, они не были в состоянии получить информацию, которую Миллер пытался отыскать на тему второго пришествия, поскольку не было на то Божье соответствующее время для ее открытия. (Рим. 5:6; 1 Тим. 2:6).

#### ОШИБОЧНОЕ ВРЕМЯ И НЕВИДИМЫЙ СПОСОБ

Здесь

Ошибочное убеждение Миллера относительно второго пришествия Христа сосредоточилось главным образом на способе Его возвращения. Он верил, подобно тому, как верили и продолжают верить миллионы христиан в главных деноминациях, что Иисус вернется как человеческое существо, в теле, видимом для буквальных очей. На его убеждение повлиял стих из откровения: «Се, грядет с облаками, и узрит Его всякое око» (Откр. 1:7). Когда, как Господний народ, мы ежедневно рассуждаем над светскими вопросами, то наше мышление становится зачастую очень проникновенным, но когда рассуждаем о Божественном плане, то

кажется, что мы теряем из поля зрения тот факт, что наш Творец наделил нас прекрасным мозгом и разумом, который активен также и в религиозных вопросах. Все, что мы можем сделать, это использовать его под руководством Его духа.

#### ПРИСУТСТВИЕ ХРИСТА КАК КАМЕНЬ ПРЕТКНОВЕНИЯ

Стих из 1 Пет. 2:8 указывает на то, что Божий народ в настоящее время будет находиться в ситуации особого испытания, как с

> камнем преткновения среди нас. Священное Писание обращается к тому факту, что Иисус Христос был особым Это было конце ского

испытанием для евреев «Еще немного, во время Свои мир уже не первого увидит пришествия. Меня...» Иудей-Иоанна 14:19 Века, когда Он представился им как Мессия, а способ Его присутствия оказался настолько чужд их ожиданиям. Он пришел в унижении, как малоизвестный проповедник справедливости — в то время

как они ожидали великого освободителя, такого как Моисей или Иисус Навин, с большой армией для освобождения их из-под ига Рима. Этот факт напоминает о словах, которые Библия пророчески предсказывает о Нем, говоря: «И будет Он... камнем преткновения, и скалою соблазна для обоих домов Израиля» (Ис. 8:14). Названными двумя домами был еврейский народ в Жатве Иудейского Века и христианский народ в Жатве Века Евангелии. О символический камень, как показывает Апостол, преткнулись под конец Иудейского Века (1 Пет. 2:7, 8). Священное Писание показывает, что Иисус является единственным путем для получения спасения: «Я есмь путь и истина и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только

через Меня» (Иоанн. 14:6; Деян. 4:11, 12). В нынешнее время Господь является «камнем преткновения» на пути многих людей в настоящей Жатве Евангелии. Эти стихи не относятся к миру. Это не языческие народы споткнулись об Иисуса во время Его первого пришествия, но евреи, истинные израильтяне, споткнулись. Данный стих наводит на мысль преткновение некоторых христиан в настоящее время, во время второго присутствия Господа, поскольку Он пришел таким способом, который полностью расходится с ожиданиями, подобно ошибочным ожиданиям в Иудейской Жатве. Мы считаем, что и в настоящее время есть много добрых христиан, которые претыкаются о присутствие Христа. Они думали, а некоторые продолжают верить, что Христос придет в материальном теле и «узрит Его всякое око». Эти слова взяты из Книги Откровения, которая написана высоко символическим языком, и без внимательного исследования они придают буквальное толкование выражениям об облаках, взоре и трубах (1 Фес. 4:16, 17). Ситуация в мире сильно отличается от того, что себе представляли и на что надеялись некоторые христиане, и они близки к той ситуации, которая проявлялась под конец Иудейского Века, когда еврейские религиозные лидеры преткнулись во время распятия. Некоторые начинают отвергать эти ошибочные предположения.

#### ХРИСТОС УЖЕ НЕ ЯВЛЯЕТСЯ ЧЕЛОВЕКОМ

Подобно было во время Жатвы, под конец Христианского Века. Многие религиозные авторы и проповедники много лет излагают учение, что, когда Христос вернется в Своем втором пришествии, Он моментально заберет Святых в безопасное место, в Свою славу, после чего во гневе уничтожит планету Земля («земля пребывает во веки», Екл. 1:4) и неверующих людей. Этот взгляд в настоящее время подвергается сомнению, поскольку из года в год в человеческом обществе усиливается скорбь, а христианский мир не был освобожден, но христиане продолжают оставаться на земле, переживая эту скорбь (Дан. 12:1; Мат. 24:21). С тех пор они спят под облаком заблуждений, не зная того, что Христос с момента Своего распятия и смерти является невидимым, духовным существом. Проблема в том, что эти братья имеют неправильный, небиблейский взгляд на способ второго пришествия нашего Господа и ожидают, что Он придет в буквальном человеческом теле, несмотря на указание Священного

Писания, что Он отдал Свое человеческое тело как цену искупления за Адама и весь его род. Его человеческая природа была ценой искупления. Апостол Иоанн записал слова самого Иисуса по этому поводу: «хлеб же, который Я дам, есть Плоть Моя, которую Я отдам за жизнь мира» (Иоанн. 6:51). Он никогда не сможет снова принять человеческую форму существования, поскольку это было бы отрицанием искупления, совершенного на Кресте Голгофы. Поэтому со времени Своего воскресения в третий день Он является Божественным, духовным существом с духовным телом, которое невидимо для физического человеческого взора. Те, кто надеется увидеть Иисуса таким, как Он был, а не таким, как есть, будут разочарованы, если еще не были, поскольку уже никто никогда не увидит Его живым в Его человеческом теле. Как говорит Апостол Павел: «если же и знали Христа по плоти, то ныне уже не знаем» (2 Кор. 5:16; Евр. 2:9).

Возникает вопрос: как можно объяснить стих «Се, грядет с облаками, и узрит Его всякое око и те, которые пронзили Его» (Откр. 1:7). Заметьте, что этот стих взят из Книги Откровения, которая является высоко символической Книгой. Этот стих говорит о том, что, когда Иисус приходит, Он «грядет с облаками». Здесь не идет речь о буквальных облаках, но скорее о символических облаках гнева и скорби, которые в настоящее время видны по всей земле. Пророк Даниил и наш Господь пророчествовали об этой скорби, говоря: «тогда будет великая скорбь, какой не было от начала мира» (Мат. 24:21; Дан. 12:1). Это время великой скорби является одним из признаков, которые дал Иисус, чтобы показать, что Он уже присутствует на земле вместе с его избранной Невестой, занимаясь делом уничтожения злой империи сатаны. Сатана не намерен сдаваться без борьбы, и это повод для всеобщего беспокойства. По этой причине существуют катаклизмы, войны, революции, анархия, голод и т.д. Рассмотрим часть нашего стиха, которая говорит: «узрит Его всякое око». Если мы думаем об этих словах разумно, логично и рассудительно, то должны признать, что слово «видеть» имеет больше значений, чем только увидеть физическим взором. Согласно английскому словарю Вебстера, второе определение слова «видеть» таково: «Делать умственные выводы после размышления или на основании информации; понимать». Мы верим, что собственно это значение заключено в выражении «узрит Его всякое око». В земной части Тысячелетнего Царства мир человече-

ства придет к познанию нашего Господа Иисуса Христа как справедливого правителя этого тысячелетнего дня благодаря тому, что увидит Его физическим взором, поскольку Он является в настоящее время Божественным, духовным существом, и поэтому невидим для людей (Иоанн. 1:18; 1Тим. 6:16). В Тысячелетии мир увидит Христа очами понимания. Иеремия пишет об этом времени следующим образом: «После тех дней, говорит Господь: вложу закон Мой в разум их и на сердцах их напишу его; и буду им Богом, а они будут Моим народом. И уже ни один человек не будет учить ближнего своего, и никто брата своего, и говорить: "познайте Господа", ибо все познают Меня, от наименьшего до наибольшего, говорит Господь» (Иер. 31:33,34, KJV).

#### ПРОСНИТЕСЬ! ПРОСНИТЕСЬ!

Дорогие братья, самое время, чтобы мы проснулись от сна. Возможно, как христиане, мы

упустили из виду тот факт, что истина Божественного Слова является поступающей (Прит. 4:18), и что еще в Жатве Иудейского Века, примерно 2000 лет тому назад, Иисус сказал, что вернется, и указал в пророчествах, когда Его возвращение должно наступить. Время скорби, которое наступило после начала Его второго присутствия, продолжается уже много лет (Дан. 12:1; Мат. 24:21). Поэтому нам нужно проснуться на зов Господних инструкций, которые ясно указывают на то, в каком моменте потока времени мы находимся в настоящее время. Если мы этого не сделаем, то окажемся свидетелями пробуждения мертвых из гробов (Иоанн. 5:28, 29, RV), задумываясь, где мы были все это время; а тогда мы упустим возможность помогать нашему Господу нести свет для тысячелетнего спасения (Рим. 12:11, 12).

BS '08, № 844, 5–10; SB '08, № 221, 5–11



«Ибо кто может пренебрегать днем малых начал? Ибо эти семь радуются, глядя на отвес в руке Зоровавеля. Они очи Господа, которые видят всю землю»

- 3ax. 4:10, KJV -

**Т**АШ ПРЕДЫДУЩИЙ ПАСТОР написал **▲** по этому поводу следующее: «Многие, наблюдая большую оппозицию в отношении к настоящей Истине, как и относительно небольшое число тех, кто имеет уши слышать и сердца для послушания, склонны к разочарованию». И это правда, что это состояние открывается в каждом веке во время правления настоящего злого мира! Иногда кажется, что мир, тело и сатана побеждали все, так широко и нагло увеличивая и распространяя над землей объединенные силы греха, заблуждения, эгоизма и мирского духа. Несмотря на это, верный Божий слуга не будет унывать, но будет черпать надежду из Божественных обетований. Мы понимаем, что этот голод истины будет царить до самой инаугурации Нового Завета и установления вечного Божьего Царства на земле (Мат. 6:9,10; Откр. 21:1–4). Это время начнется с воскресения Древних Достойных в Иерусалиме (Ис. 2:2–4; Иер. 31:31–34; Рим. 1:16; 2:9, 10). Сатанинское правление зла допущено Богом с благой целью, поскольку под надзором Всемогущего в конечном итоге из этого возникнут большие благословения для всех.

#### РОЖДЕНИЕ РЕФОРМАЦИИ

Исаия предсказал, что тьма покроет землю, а мрак народы (Ис. 60:2), поскольку тьма в язычестве, под правлением которого находилось большинство древнего мира, продолжается еще доныне, хотя в несколько меньшей степени. Великий Свет, который начал светить через Иисуса во время Его первого пришествия (Ис. 9:2; Иоан. 1:1–5, 9), воз-

ненавиден, пренебрегаем, отвергаем и заглушаем, поскольку он не имеет ничего общего с тьмою (2 Кор. 6:14). Но в конечном итоге он получит всеобщее признание как Свет всему миру. После распятия нашего Господа, когда уснули Апостолы и их непосредственные сотрудники, возникла ситуация, в которой неверные из Божьего народа стали тянуться к

власти, что вызвало развитие большой папской системы угнетения и развило ее в большую систему антихриста, который принуждал истинную Церковь к духовному, а зачастую и личному изгнанию. Утвержде-Священной Римской Империи в Европе с 800 г.н.э. положило начало «темным векам» и совместно с Мусульманской Империей в Африке, на Ближнем Востоке и на большинстве территорий Азии привело к введению всего мира в еще большую «тьму», о которой говорит

Исаия 60:2. Такая ситуация продолжалась до самой Реформации, которая привела к определенным смягчениям, «некоторой помощи» (Дан. 11:34). Однако антихрист имеет своего духа, а также своих сторонников, и даже в наше время — папство пытается вернуть свою светскую власть.

Время от времени в этом Христианском Веке послание Евангелии вызывало волны активности, которые путем реформ приносили истину в доктрине и прогрессе от одного движения к другому среди собраний Божьего народа. Вместе с истиной появлялись дискуссии, которые характеризовались оппозицией тех, кто был христианами только с имени — которые не были истинными последователями Христа. Между этими периодами маршей и развития в направлении Царства выступают периоды разбивки лагеря, так, как в

случае Израильтян в прошлом, — периоды испытаний и горя. Как Господний народ, живущий в настоящее время, мы имеем предостережение, чтобы не «запали в спячку» и не стали небрежными, поскольку сегодня мы приближаемся к нашему Ханаану, к Христову Царству, и независимо от того, маршируем мы или стоим, в исполнении нашего собст-

Семь Золотых Светильников
Откровение 2:1

венного посвящения Всемогущему Богу всегда должна проявляться ревность, активность и прогресс. Пророк говорит: «Ибо кто может пренебрегать днем малых начал? Ибо эти семь радуются, смотря на отвес в руке Заровавеля. Они очи Господа, которые видят всю землю» (Зах. 4:10, KJV). Во время ототє Христиан-Века ского эти «семь» групп посланников, или членов звезд, были очами, рукой и Иеговы, устами даюшими Истины Божьего Слова как свет, стоящий на горе (Мат. 5:14).

Только те, кто хорошо использует время, творчески и верно усиливая оборону души в освящении (2 Фес. 2:13), будут приготовлены к духовной борьбе для Господа, а в будущем к большой награде нашего призвания, которое мы услышали, на которое ответили и которое верно сохранили.

#### ОЧИЩЕННОЕ СВЯТИЛИЩЕ

Сейчас мы говорим о событии «малого начала», которое предупредило и положило начало Движению Жатвы через тридцать лет. Очищение святилища истинной Церкви имело свои ранние начала в реформаторских учениях Джона Весселя, первого члена звезды и князя филадельфийского периода Христианской Церкви (Мих. 5:5; Да Придет Царствие Твое, Том 3, 95–120 стр.). Это послание было продолжено последующими членами данного периода, в особенности во времена Лютера. Пап-

ские заблуждения темных веков на тему жертвы Христа, которые оскверняли Церковь, были отвергнуты, когда следующие одиннадцать реформаторов представили и защищали вверенные им доктрины. Однако не раньше, как последний и двенадцатый реформатор Малого Стада, принадлежащий к этой звезде, Уильям Миллер, в начале XIX века представил учение Истины о библейских пророчествах и их связи с временами и периодами, указывающими на возвращение Господа, класс Святилища пережил окончательное предсказанное очищение (Лук. 12:32). Это состояние наступило в октябре 1846 года через процесс очищения, который начался среди ревностных людей в 1829 году, когда исполнились 1290

пророческих «дней» (из Дан. 12:9-11), продолжающихся с 539 г.н.э., а также когда завершились 2300 «дней» (из Дан. 8:13, 14), продолжающихся с 455 г. до н.э. до 1846 года. Верные братья того времени после разочарования 1844 года пережили время глубокой подавленности. Это было представлено в образпереживаниях ных Илии в пещере, а антитипом этого являются события среди посвященного народа Господа тех дней (1 Цар. 19:9). Верные вышли из этого испытания как стержень ревностных, освященных и посвященных христиан, пребывающих в отлучении

от главных течений христианства, а также от общепринятого взгляда о вечных мучениях, признаваемого разными деноминациями того времени. Далее продолжалось их очищение от оскверняющих заблуждений системы антихриста с центром в Риме, вместе с его ложными доктринами о мессе, человеческом бессмертии, сознательности умерших и чистилище (Да Придет Царствие Твое, Том 3, 119, 120 стр.). В этом последнем деле очищения очевидно новое влияние всеобщей доступности Библии для личного исследования, поскольку с того времени среди посвященного Божьего на-

рода исследование Библии заменило обманы клира, а братья связаны с Господом и друг с другом любовью и личными убеждениями, а не посредством клира, вероисповеданий или отступнических организаций.

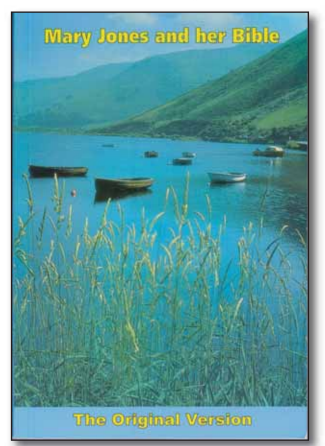
#### НЕХВАТКА БИБЛИИ

Этому особому делу очищения предшествовало событие, которое произошло ранее на больше, чем 50 лет, и связано с ним, как причина со следствием. Этим событием является история Мэри Джонс из местности Лланфихангель в Уэльсе (Великобритания) и ее стремление иметь Библию. В возрасте 15 лет она прошла 25 миль к городу Бэла и приобрела святую книгу от достопочтенного Томаса Чарльза, после семи лет сбережений ради по-

лучения необходимой сумы денег. Этот эпизод привел к распространению Библии по всему миру посредством Библейских Обществ, которые начали появляться как непосредственный результат этого события. Тогда Библия обрела новый, более глубокий смысл. Бог на самом деле «вознес смиренных» (Лук. 1:52) и сотворил «великое» со Своим смиренным, верным народом и через него (Пс. 125:3; 1 Цар. 12:24).

Размышляя над жизнью и временами Мэри Джонс, мы находим важный показательный урок. В ее время даже в лучших частях Великобритании

на 25 семей приходилась только одна Библия; а на бедных территориях эта книга была практически неизвестна и сохранилась только благодаря признанию широко распространенных учений Уисли и Уайтфилда. Это был на самом деле «день малых начал», в особенности в этой далекой, уединенной деревне Лланфигангель, в северном Уэльсе. Однако Господь тайно приготовил большое дело, которое должно было изменить мир. А одна из Его детей, девочка, которой было полтора десятка лет, должна была получить благословение падающей искры, ко-



торая разожгла факел, несущий свет по всему миру перед приближающимся временем Жатвы. Это дитя Господа — Мэри Джонс.

Мэри было только 13 лет, когда дух побудил ее чувства, вызывая сильное желание приобрести для себя Библию. Она не получила образования и происходила из очень бедного дома, находящегося на периферии подходящих для проживания территорий северного Уэльса. Это были действительно «малые начала», которые напоминают нам об условиях Гедеона во время призвания его Богом: «Господи! как спасу я Израиля? вот, и племя мое в [колене] Манассиином самое бедное, и я в доме отца моего младший» (Суд. 6:11-15, KJV). Однако мы заметили, как Бог, который может сделать все, согласно Своему совету (Ис. 46:9-11: Ефес. 1:11), был в состоянии использовать искреннюю веру, любящую ревность, и даже скромные условия ребенка, чтобы сделать важные дела (1 Цар. 12:24; Пс. 125:1, 2; Лук. 1:46-55).

#### ПРИЗНАКИ ВРЕМЕН

Поэтому поднимем же голову! Не будем пренебрегать «днем малых начал», когда «тучи вместо солнца снова планы наши тенью укрывают», и когда мы удивляемся, «почему постоянно убегает то, чего мы все время желаем» (Poems of Down, 197 стр., англ.). Конечно, мы должны обратить внимание на то, что за кулисами этих «малых начал» происходят большие дела как на небе, так и на буквальной земле с ее общественным порядком, в котором мы двигаемся и существуем. Наша точка зрения на то, что является «большим» или «малым», чисто субъективна и связана с нашим собственным телом и ограниченной сферой его опыта. Однако благодаря вере мы можем вникнуть в этот взгляд, чтобы, несмотря на огромные изменения, происходящие вокруг нас, могли заметить, как величественная панорама чудесного Божественного Плана охватывает все в последней атаке на сатану и нечестивость «настоящего лукавого века» (Гал. 1:4).

Мы стоим у вершины шести тысячелетий зла, когда время скорби, которого мир никогда раньше не знал, настигает массы человеческого общества (Дан. 12:1). Революционная «большая армия Господа» начала атаку на религиозно-политическую твердыню христианства, а также ее защитников, а вскоре после этого наступит падение великого города, когда его атакует армия радикалов... а в отплате она

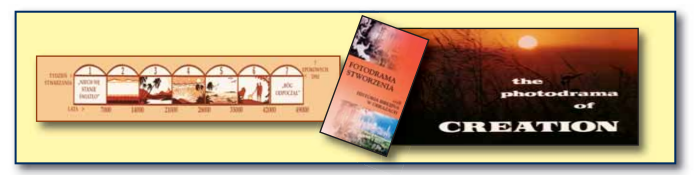
будет собирать немедленную и справедливую плату за свои собственные бесконечные жестокости и дерзости (Иоиль 2:1–11; Ав. 1:5–11; см. Битва Армагеддон, 542–550 стр.). Мессия присутствует и звучит голос: «царства мира соделались царствами Господа нашего и Христа Его, и будет царствовать во веки веков» (Откр. 11:15, KJV). Седьмая труба знания, свободы и приближающегося на землю царства звучит с 1874 года на земле, а ее истинное послание в разной степени понимается верными, но в настоящее время прежде всего теми, кто имеет свет парусийной, епифанической и базилейской Истины.

Это время войны, революции и анархии, «ветра», «землетрясения» и «огня» (3 Цар. 19:11, 12). Все это находится в четком контрасте с «великим дождем» времен Мэри Джонс; мы находимся скорее во времени «великого града» — тяжелых, угнетающих истин, которые бьют народы и их структуры с наиболее мучительной и разрушительной силой (Ис. 28:2,17; Откр. 11:19; 16:21).

Поэтому верою мы видим, что этот «день малых начал» является только переводом акцента на окончательный суд, который в особом смысле начался с дома Божьего в 1874 году (1 Пет. 4:17). Он совершил свое дело в духовной сфере и перенесся на «настоящий лукавый век» с его «гроздью виноградной на земле» (Гал. 1:4; Откр. 14:17–20). Как последствие этого суда, происходит сбор гроздей ложного винограда, выросшего в Господнем винограднике (Пс. 79:15, 16; Иоан. 15:1–8). «Точило гнева Божия» усиливается по всему миру с того момента, как в 1914 году началась великая скорбь (Мат. 24:21).

В эти трудные времена мы можем безопасно оставить эти дальновидные результаты в умелых руках Мессии, когда Он будет объявлен в Реституции (Деян. 3:19–21). До того времени мы должны бодрствовать и молиться каждый день и каждый час, и, как молодая Мэри Джонс, со всей нашей силой делать то, что наши руки, язык, мозг, ноги и все остальные части наших посвященных тел найдут сделать (Исх. 4:1,2; Еккл. 9:10; Фил. 3:13). Поэтому «свергнем с себя всякое бремя и грех, который легко пленит нас, и с терпением будем бежать в соревновании, которое пред нами, взирая на Иисуса, исполнителя и совершителя нашей веры» (Евр. 12:1–3, KJV).

BS '08, № 844, 10–14; SB '08, № 221, 11–14



# ШЕСТОЙ ДЕНЬ, ИЛИ ЭПОХА

По мере того, как насыщенная углеродом атмосфера стала более чистой, растительность стала менее буйной. Соответственно изменились и животные. Массивный ленивец и мамонт уступили место мелким разновидностям животных, распространенных сегодня.

Исключительность в случае сотворения человека доказывает его огромное превосходство над низшими животными. Первый человек, Адам, был образом своего Создателя, наивысшим родом телесного, то есть животного существа. Этот образ его Создателя заключался в его моральном и интеллектуальном подобии. Трудно судить в нынешнем состоянии человека обо всем, что подразумевает образ Бога, так как у нас нет для сравнения образца совершенной человеческой природы, «потому что все согрешили и лишены славы Божией», в которой был создан Адам (Псалом 8:6). Грех и Смерть восторжествовали, отчего Божье подобие было утеряно. Все нуждаются в реституции.

В конце Шестого Дня, то есть около сорока двух тысяч лет после начала упорядочения Земли, Бог создал Человека.

С данной точки зрения образ Бога означает для человеческого существа полное согласие с Безграничным Богом, в Котором нет никакой неправды или беззакония. Преступление Адама не было результатом неведения или откровенного умысла. Это был результат искушения, усугубленного ограниченным знанием. Адам отвечал за то знание, которым обладал. Он знал, что проявляет непослушание Богу.

Размышляя о человеке, созданном по образу Божию, мы инстинктивно оглядываемся на «Человека Иисуса Христа», «святого, непричастного злу, непорочного, отделенного от грешников», подобного первому человеку Адаму, чье наказание Он пришел в этот мир возместить (1 Кор. 15:22).

«По подобию Нашему и да владычествуют они». Господство Адама над животными было подобно Божьему господству над Вселенной. Ангелы, хоть также созданы по образу Божию, не имеют господства (по Божьему подобию) над созданиями более низкого ранга. Человеческое господство, свергнутое грехом, должно быть восстановлено Царством Мессии (Деян. 3:19–21).

#### Вопросы к 7 лекции

- 1. Какие изменения произошли в атмосфере? Смотри предыдущую лекцию. 1 абзац.
- 2. Что такое углерод? Смотри Энциклопедию.
- 3. Что случилось с углеродом в атмосфере? Смотри предыдущую лекцию.
- 4. Какие изменения произошли среди животных в связи с изменениями в атмосфере?
- 5. Каким образом был создан первый человек? Что значит выражение «образ»? 2 абзац.
- 6. Как совершенный человек, созданный по образу Бога, отличается от современного человека?
- 7. Когда был создан человек? 3 абзац.
- 8. Адам согрешил по причине незнания или своеволия?
- 9. За что Адам был в ответе?
- 10. Имел ли еще кто, кроме Адама, образ Бога? Евр. 7:26.
- 11. Откуда мы знаем, что Иисус был совершенным человеком и был образом Бога? Исследования Св. Писаний, Том V, 428, 480 стр.
- 12. В каком отношении Адам имел подобие Бога? 6 абзац.
- 13. Какое господство он получил? Быт. 1:28.
- 14. Было ли частью этого господства господство над другими людьми?
- 15. Разрешает ли это право угнетать другого человека? Смотри Исх. 22:21; Пс. 9:37–39; Кол. 4:1; Мат. 7:12.
- 16. Если человек владычествовал над животными, то почему сегодня люди не имеют власти над некоторыми дикими животными?
- 17. Считаешь ли ты, что изначально все животные были подчинены, и будет ли так снова? Почему? Быт. 2:19, 20; Ис. 11:6–9.



## ПРОЛЕТАЮТ ГОДА

Пролетают года, унося наши дни,
А как будто вчера еще были они.
И так пролетит вся жизнь на земле,
А где же смысл жизни, скажите вы, где.

Нет в мире здесь счастья, я это понял, Везде, где я только его не искал, Но счастье, покой для души я нашел, Когда в отчаянье к Голгофе пришел.

И порой говорят: что же нужно тебе?
Что ты ищешь еще в каждом прожитом дне?
И, живя на земле, ты бери в жизни все,
Ешь, пей, веселись, что же нужно еще?

И были минуты, когда я стоял
На развилках дорог, а как быть, не знал,
И вдруг я услышал Исуса Христа—
Приди, друг, ко Мне, будешь счастлив всегда.

С той поры я живу только лишь со Христом, И не мыслю я в жизни быть с Ним разлучен. Теперь же я счастлив, не знаю я бед, О, задумайся, друг, счастлив ты или нет.



Этот и предыдущие номера Библейского Знамени можно найти на сайте: http://biblejskoe-znamia.ru или написав на e-mail: smde@biblejskoe-znamia.ru С данного адреса доступны также страницы в Сша, Франции, Германии, Великобритании, Польше, Литве и Украине.